
1 
 

El exilio: el «verdadero nombre» del sujeto 
 

Coloquio FEP – Nombre propio, síntoma y otras suplencias en la clínica psicoanalítica 
Barcelona, 1, 2 y 3 de octubre de 2021 

 
F. DESPLECHIN1 

 
 
Un vínculo esencial une la llegada al mundo del sujeto y su nominación. 
La antropología observa que, en todas las culturas, la existencia física del individuo no es 
suficiente y que debe ser «completada» por un sistema simbólico para ser considerado un 
sujeto pleno. 
Van Gennep estudió estos procedimientos sociales de humanización y de nominación desde 
la perspectiva de los «ritos de paso2». 
La secuencia del rito de paso funciona según una estructura ternaria que contiene en su 
seno la dimensión del exilio. En un primer momento, el individuo es separado y apartado del 
grupo; en un segundo momento, es mantenido en una «zona intermedia» donde su 
identidad y su nombre son desconocidos e indeterminados. M. Segalen escribe: «El individuo 
(…) se encuentra en una situación de entre-dos; está muerto para el mundo de los vivos (y su) 
invisibilidad social puede estar marcada por la pérdida del nombre3». Finalmente, en un 
tercer momento, es reintegrado al grupo del cual pasa a ser miembro de pleno derecho, 
tomando entonces conocimiento de su «verdadera identidad» y de lo que a veces será 
considerado su «verdadero nombre». 
 
El psicoanálisis indica algo comparable. Puesto que el niño, dice Freud, llega al mundo 
inacabado, en un estado de «desamparo originario», depende de la acogida, de la 
simbolización del Otro, de sus palabras y de sus significantes. 
Los vínculos entre exilio y nombre también están presentes en Lacan, ya que es en el 
nacimiento cuando el sujeto es nombrado, es decir, con ocasión del exilio del cuerpo de la 
madre. 
Al conceptualizar el Nombre-del-Padre, Lacan formaliza la inscripción del individuo en el 
campo simbólico en el registro de la neurosis. 
Todo ocurre, entonces, como si nombrar al sujeto consistiera en concluir y suturar lo real de 
la separación de los cuerpos mediante un acto simbólico en el lenguaje. 
 
Sin embargo, la experiencia clínica muestra que no es raro que, en lugar de dar un nombre al 
sujeto, el exilio migratorio se lo haga «perder». 
 

                                                           
1
 François DESPLECHIN, Barcelona, Psicólogo, doctor en Psicología Clínica y Psicoanálisis 

Miembro de la Fundación Europea para el Psicoanálisis (FEP) 
Profesional colaborador de la red Umbral 
Miembro de Discurso Psicoanalítico 
francois.desplechin@gmail.com 
https://francoisdesplechin.com/ 
2
 Van Gennep A., Los ritos de paso (1909), Madrid: Alianza Editorial, 2013. 

3
 Segalen M., Ritos y rituales contemporáneos (Trad. Alicia Martorell Linares), Madrid: Alianza Editorial, 

colección Ciencias Sociales (ed. 2014). 

mailto:francois.desplechin@gmail.com
https://francoisdesplechin.com/


2 
 

Este joven senegalés llegado a España en patera da testimonio de ello: «Me he transformado 
en algo que no conozco. No entiendo cómo me ven los demás. Hace mucho tiempo que nadie 
me nombra. Aquí mi nombre es difícil de pronunciar. Para la gente de aquí, mi nombre no 
significa nada». 
Estos efectos superan la dimensión formal del nombre y pueden inscribirse en el registro 
jurídico. Así, durante la ceremonia de adquisición de la nacionalidad francesa, el Estado 
propone al sujeto acogido en la nueva nacionalidad cambiar su nombre de pila para adoptar 
uno nuevo, supuestamente destinado a facilitar su integración. 
Pero también existen casos en los que sistemas simbólicos enteros se oponen entre sí, 
pudiendo conducir a un cambio duradero del nombre de los individuos, tanto para ellos 
como para sus descendientes. 
 
Con ocasión de un coloquio sobre el tema de la nominación en la migración, Kouassi 
Kouakou, psicólogo residente en Francia y nacido en Costa de Marfil, relata cómo se 
convirtió en «Kouakou Kouassi» con su cambio de país4. Cuenta también que hasta 1985 
publicaba sus artículos con su nombre «francés» (Kouakou Kouassi), mientras que desde 
entonces firma «Kouassi Kouakou» (su nombre en Costa de Marfil). 
Para comprender esto, es necesario observar los sistemas de nominación en ambas culturas: 
en Francia, el nombre de pila (que designa al individuo) precede al apellido (que designa la 
estirpe), mientras que en Costa de Marfil es el nombre de pila del padre («Kouassi»), 
colocado en primer lugar (puesto que precede al hijo), el que cumple la función de 
«apellido» y se transmite a los hijos varones. 
A su llegada a Francia, cuando se le pregunta cómo se llama, da entonces como nombre de 
pila aquello que lo distingue como individuo (Kouakou) y como apellido el nombre de pila de 
su padre (Kouassi). 
 
Los efectos son algo complejos de comprender, pero si se transpone este ejemplo a Sigmund 
Freud, la situación se vuelve más clara. 
En el sistema de nominación marfileño, dado que el padre de Sigmund Freud se llamaba 
Jacob, Sigmund Freud se habría llamado Jacob Sigmund y su hijo Sigmund Oliver. Pero si 
hubiera llegado a Francia —y hubiera cambiado de sistema simbólico de nominación— 
habría designado como nombre de pila Sigmund y como apellido Jacob, y su hijo se habría 
llamado Oliver Jacob. Freud se habría encontrado entonces en la imposibilidad de transmitir 
su nombre de pila a su hijo y habría tenido que utilizar el nombre de pila de su padre para 
«hacer» el apellido, llamando así a su hijo… con el nombre de su propio padre. 
 
No obstante, no debe haber equívoco: se trata aquí de otro sistema simbólico. Existe un 
patronímico de la estirpe familiar —aunque se renueve en cada generación— y existe 
efectivamente un Nombre-del-Padre en el sentido de que el individuo queda inscrito en una 
genealogía simbólica. 
 
Pero los efectos del exilio sobre el nombre no se detienen ahí. Si la pérdida o la modificación 
del nombre en el exilio conllevan efectos psíquicos consecuentes, o si la forclusión del 
Nombre-del-Padre opera del lado de la psicosis, existen «procedimientos de recuperación de 
identidad». 
 
                                                           
4
 Kouakou K., « Nomination et identité dans la migration », in Le Coq-héron 4/2003 (no 175). 



3 
 

A nivel individual, los sujetos pueden «renombrarse» para curar heridas simbólicas o 
narcisistas (como hace Kouassi Kouakou cuando utiliza, en un procedimiento de reparación, 
su nombre marfileño para firmar sus artículos); y a nivel colectivo, pueden aplicarse 
procedimientos rituales de cuidado en torno al nombre para tratar a sujetos con 
padecimientos psíquicos. 
Este último punto plantea la cuestión fundamental de la dimensión simbólica o imaginaria 
del nombre. 
No cabe duda de que el patronímico —el Nombre-del-Padre— pertenece al registro 
simbólico, ya que inscribe al individuo en una estirpe, una historia, un origen y una deuda. En 
terminología lacaniana, el efecto de lo simbólico es bordear lo real más allá del autodiscurso 
del sujeto o del fantasma de autoengendramiento. 
Sin embargo, lo imaginario interviene en la construcción del yo o de la identidad (estadio del 
espejo e identificación especular), pero no lo hace del mismo modo que lo simbólico. El 
nombre simbólico no es elegido por el individuo, sino que le es dado/impuesto por el Otro, 
mientras que el apodo o el seudónimo pueden ser autoatribuidos por el sujeto, sin duda en 
función de la imagen y del ideal del yo que el sujeto se otorga en un intento de emanciparse 
del deseo del Otro. 
 

*** 
 
El cambio de nombre no es, por tanto, siempre el efecto de un exilio, y no es raro que sean 
los propios sujetos quienes se otorguen un apodo o un seudónimo. 
Algunos se dan un «nombre artístico» que les permite asumir un personaje público y superar 
ciertas inhibiciones ligadas al nombre dado por el Otro. Para el artista, el seudónimo permite 
asumir un deseo censurado por la mirada del Otro, como si hacer algo «con su nombre 
artístico» permitiera hacer lo que no es posible con el nombre simbólico. 
La adolescencia es a menudo también ocasión de tales renominaciones. 
Todo lleva a pensar que, en este caso (como en el de la «ceremonia del nombre»), se trata 
de una identificación imaginaria cuyo efecto es hacer ceder el síntoma (al menos 
temporalmente). 
 
Siempre en África, B. Holas relata algo que va en el mismo sentido, precisando la dimensión 
oculta: los individuos «muy a menudo tienen otros nombres, “verdaderos”», que 
desconocen. Así, en determinadas ocasiones, el individuo que sufre puede ser «curado» 
mediante una ceremonia particular en la que los padres revelan «pequeños nombres ocultos 
en los rincones5», esperando que esta revelación pueda curar la locura del sujeto 
(probablemente interpretada como el efecto de un desfase entre el sujeto y su «verdadero 
nombre»). 
 
Esto se asemeja casi a «una segunda vuelta de lo simbólico», y puede legítimamente 
preguntarse si la eficacia curativa del seudónimo o del nombre revelado no es más del orden 
de una suplencia o de un sinthome que del orden del Nombre-del-Padre. 
En efecto, si el Nombre-del-Padre está forcluido, puede pensarse que cualquiera que sea la 
revelación del nombre realizada mediante ceremonias, esta será eficaz en el registro 
imaginario, funcionando como una imitación de lo simbólico, como un discreto 

                                                           
5
 Kouakou K., « Nomination et identité dans la migration », ya citado. 



4 
 

procedimiento de sinthome. Quizás encontremos aquí una ilustración de la frase de Lacan: 
«prescindir del Nombre-del-Padre a condición de servirse de él». 
Así, al transmitir al individuo un sentido sobre su existencia en el mundo, una historia 
familiar (y/o mítica) y al asignarle un lugar, es el Otro quien humaniza al sujeto, revelando en 
negativo el exilio y lo real como condición necesaria para que advenga el nombre. 
 
Todo ocurre, en definitiva, como si el «verdadero nombre» del sujeto fuera aquel que 
bordea el exilio y como si no hubiera nombre más que aquel que significa la salida del exilio. 
 


